Programa de Estimulos ICANH Orlando Fals Borda 2025

Jdjf



Programa de Estimulos ICANH Orlando Fals Borda 2025

Tabla de contenido

INEPOAUCCION ...t et ettt sttt e e e bt e st e sbe e e enaees 5
IMELOAOIOZIA ..ottt ettt et et et e et eetb e b e e ntaeeteenaeeenbeenneas 7
DiSCUSION Y TEIIEXIOMNES ...ttt ettt ettt e st et et e et eseeeenbeesaeeenee 23
RESUITAAOS ..ttt ettt et ettt e e i 36
Fuentes ¥ DIDIIOGIatia......c.coouiiiiiiiiieii et 37
N 41 (o TSRS 39

2




Programa de Estimulos ICANH Orlando Fals Borda 2025

Lista de figuras

Figura 1. Materiales de divulgacion de los cuatro talleres participativos
Figura 2. Materiales taller de cartografias de agua y tierra

Figura 3. Taller cartografias de agua y tierra

Figura 4. Taller recorrido territorial

Figura 5. Didlogos con abuelas y abuelos

Figura 6. Fidel de Jesus Baquiaza Gonzélez

Figura 7. Taller las coordenadas del agua

Figura 8. Taller las coordenadas del agua

Figura 9. Taller las coordenadas del agua

Figura 10. Taller avance legal proyecto hidroeléctrico

11
12
13
15
16
18
19
20
21




Programa de Estimulos ICANH Orlando Fals Borda 2025

Karmata Rua en el contexto hidrico y socioespacial de la PCH La Joya

Fuente: elaboracion propia.




Introduccion

[...] Las hondonadas riberefias parecen cavernas que labrara el rio en
su desesperado buscar el Cauca de aguas turbias. Arriba de la
construccion se chorrea la corriente en avalancha contra una torre
roqueila, y en esguince bandolero se zafa, alerta ante lo inesperado.
Choca en los barrancos que no pueden acostumbrarse a su empuje,
sigue golpeando piedras que quieren interceptarla y contintia dejando
apenas la espuma rabiosa, pues nada es capaz de interrumpir su curso.
Poco mas abajo, con escandalo de loco, se mete a lo mas hondo de la
encrucijada bregando por dividir en dos la tierra. En la orilla, donde los
indios formaban sus toldas o pescaban y cazaban, se vieron chozas con
forma de vivienda. Los nativos, que todavia conservaban el odio y
temor al blanco, levantaron sus tambos y marcharon aguas arriba
donde, solos, pudieron llorar el dolor de su raza caida. Fue el abuelo de
mi padre uno de los mas tenaces colonizadores. Abrié caminos, derribo
montes, vencié obstaculos de tierra y hombre. Los indios que se
adaptaron al nuevo régimen lo llevaban en andas hasta la casa
construida por ¢él en la ribera ochenta afios atras. [...]

La tierra éramos nosotros, [1945]2023, pp. 52-53.

El fragmento anterior, de un texto publicado originalmente en 1945, revela gran parte del sentido
implicito que atraviesa la documentacion historica revisada hasta el momento en esta
investigacion. La narracion de La tierra éramos nosotros no solo remite a una memoria familiar
tefiida de nostalgia, sino que también expone las logicas de representacion de un territorio
marcado por el conflicto de las interpretaciones. Los rios, como eje central del espacio y de este
proyecto, se convierten en escenario de disputas simbdlicas entre los diferentes tipos de
pobladores. Las categorias de “indios” y “colonizadores” no solo aluden a identidades
configuradas histéricamente, sino que también evidencian una construccion discursiva que ha
naturalizado ciertas formas de habitar y narrar el territorio. Esta tension se manifiesta de forma
persistente en el espacio concreto de este estudio: el municipio de Jardin, en Antioquia.

Este proyecto de investigacion, desarrollado en el marco del Programa de Estimulos ICANH
Orlando Fals Borda 2025 —y centrado en el agua, los alimentos y la energia—, retoma y amplia
el epilogo de la tesis de maestria “El territorio de nosotros. La construccion historica de la
territorialidad de una comunidad €béra chami en el suroeste lejano de Antioquia, Colombia”
(2025). En ese trabajo se examind de manera amplia la construccion de la territorialidad €béra
chami en los municipios de Andes y Jardin. Ambos municipios han sido historicamente
atravesados por la colonizacion antioquefia y, al mismo tiempo, exponen las dindmicas de
exclusion, marginalidad y de resistencia indigena. La investigacion actual se centra en cuatro
dimensiones complementarias que permiten abordar la complejidad del territorio €béra chami:

El rio como territorio comunitario: los rios y quebradas son considerados fuentes de
sustento material y espiritual, constituyen espacios de interaccion entre humanos, fauna
y entidades espirituales, y desempefian un papel central en la vida comunitaria y la
memoria historica.




Programa de Estimulos ICANH Orlando Fals Borda 2025

Sitios sagrados y cosmologia comunitaria: la sacralidad se expresa en practicas
rituales, en la interaccion con seres no humanos y en la organizacion social,
evidenciando la relacion entre la espiritualidad, la historia y la produccion territorial.

Transmision intergeneracional de conocimientos: los relatos miticos y las practicas
ancestrales aseguran la continuidad de saberes ecoldgicos, culturales y espirituales, aun
frente a la influencia de racionalidades modernas y discursos hegemonicos.

Conflictos socioambientales situados: los procesos de colonizacidon, expansion cafetera
y proyectos extractivos recientes, como la construccion de pequefas centrales
hidroeléctricas, afectan directamente los derechos, la identidad y las practicas
comunitarias.

La cancion €béra chami Karmata do wara, de Alejandro Gonzélez Tascon (2017), condensa esta
experiencia colectiva: “Al caer la tarde, el pobrecito se dirige a su casa para tener que decirle a su
mujer: no me diga nada, de nuestro rio fodos los peces se fueron”. Este verso expresa, con la
fuerza de la memoria oral, la afectacion histérica del rio sobre la vida cotidiana y el horizonte
espiritual de la comunidad. En conjunto, este analisis propone comprender el territorio €béra
chami del suroeste de Antioquia como un proceso histdrico, relacional y dindmico, configurado
por la interaccion persistente entre poblaciones indigenas y las no indigenas, por la cosmovision
comunitaria y por las tensiones derivadas de los proyectos econdmicos contemporaneos.

6




Metodologia

La estrategia metodoldgica de esta investigacion se estructurd en torno a cuatro fases distintas: 1)
lectura de literatura académica y de divulgacion; 2) andlisis de fuentes historicas y archivos
locales; 3) participativa de trabajo en campo; y 4) sistematizacion de la informacion. Estas fases
estuvieron acompafiadas de un momento inicial de socializacion y gestion, y de un momento final
—actual— de entrega de resultados a la comunidad indigena y al Instituto Colombiano de
Antropologia e Historia (ICANH). A continuacion, se describen cada una de las fases:

1) lectura de literatura académica y de divulgacion

En una primera etapa, la lectura de fuentes secundarias comprendio la revision de la bibliografia
académica contemplada en el esquema teorico del proyecto, con especial atencion al trabajo de
Maristella Svampa (2019). Asimismo, se consultaron escritos seleccionados de divulgacion
cientifica (Piedrahita, 2020; Gutiérrez Ardila, 2023; Eigenmann, 2024) y de literatura regional y
local (Zuluaga, 2020; Mejia Vallejo, [1964, 1988, 1995]2023; Giraldo Ramirez, 2022). La lectura
y articulacion de estas y otras fuentes de literatura especializada y de divulgacion se mantuvo de
manera transversal a lo largo de los cinco meses de ejecucion del proyecto de investigacion,
sirviendo como eje orientador para el andlisis y la construccion de reflexiones contextualizadas.

2) analisis de fuentes historicas y archivos locales
Por otro lado, la fase de consulta y analisis de fuentes primarias documentales e histdricas,
proyectada para los meses de agosto y septiembre de 2025, se llevd a cabo con la documentacion
resguardada por la Corporacion Centro Historico y Cultural Marco A. Jaramillo, en lugar de
hacerlo con la documentaciéon del Archivo Histérico Municipal de Jardin (AHMJ). La
Corporacion, mas conocida como Centro de Historia, es una entidad privada con funciones
publicas que, gracias a su ubicacion en la Casa de la Cultura Clara Rojas y al esfuerzo de sus
integrantes por la custodia y divulgacion de la historia y el patrimonio municipal, permite la
consulta de archivos que de otro modo serian inaccesibles.

Esto se debe, principalmente, a las precarias condiciones del AHMJ, que, a pesar de estar en el
mismo edificio y de la cercania de sus instalaciones, presenta un nulo estado de conservacion que
imposibilita el acceso, la consulta y la investigacion de cualquier tipo. En contraste, el Centro de
Historia facilita el estudio de una pequefia parte de la documentacion del siglo XIX mediante
algunos archivos historicos originales rescatados del AHMJ, asi como de otros documentos del
mismo siglo generalmente conservados en formato de fotocopias. Ademads, ofrece acceso a
documentacion del siglo XX acumulada durante los afios de gestion del Centro de Historia—en
funcionamiento desde 1990—, que también fue consultada en esta investigacion.

Aqui es importante precisar algunos aspectos de la documentacion historica consultada. Entre los
archivos locales revisados, que incluyen recortes de prensa agrupados en volumenes tipo “album”
compilados a lo largo de los afos por integrantes del Centro de Historia, asi como otros
documentos administrativos, litigios y reportes oficiales, destacan aquellos titulados como




“monografias” o “crénicas” municipales. En términos generales, esta documentacion aborda
temas macro como las disputas territoriales y de limites municipales (por ejemplo, entre Andes y
Jardin); el poblamiento y la colonizacion del suroeste antioquefio, con la figura emblematica del
colono trabajador o “titdn incansable destructor de montes”; los conflictos de propiedad y de
aguas; el control de caminos rurales; y multiples referencias a la mineria, las salinas y el
comercio cafetero. No obstante, entre las lineas de esas monografias se filtra informacion
significativa sobre el papel de la Iglesia catolica en la “civilizacion™ de los indigenas, asi como
sobre los pueblos originarios Docatoes, Chamies y Caramantas. Relatos que incluyen leyendas
sobre personajes como el indio Ricardo, el cacique Cornelio Panchi o el jaibana Manuel Antonio,
y que condensan la memoria mitica del territorio.

En cuanto a las monografias —de indudable valor para comprender la memoria local y los
discursos identitarios del municipio de Jardin—, conviene sefialar que muchas carecen de fecha y
autor conocido. Algunas parecen haber sido redactadas por miembros del propio Centro de
Historia, como es el caso de la Recopilacion historica del municipio de Jardin, escrita en 1988
por el médico Rodrigo Diaz Serna, fundador del mismo Centro de Historia en mayo de 1990. Asi,
durante el proceso de lectura y analisis, fue necesario inferir las fechas de redaccion a partir de
las referencias internas de los textos. Sin embargo, el anonimato de estos documentos no les resta
veracidad histérica; por el contrario, la indeterminacion de su autoria permite considerarlos como
materiales cuya riqueza reside en ser testimonios colectivos y contextuales, que permiten develar
los hilos tematicos e historicos del conjunto documental.

3) trabajo de campo

El trabajo participativo y comunitario fue la columna vertebral de la investigacion y se llevo a
cabo entre los meses de junio y octubre de 2025. La estrategia de campo se estructurd en cuatro
talleres participativos y una semana de entrevistas directas con personas previamente
seleccionadas. Uno de los ejes principales de los talleres consistié en contar con la participacion
de un equipo interdisciplinario integrado por dos expertos en distintas areas —geografia y
derecho—, una persona encargada de la asistencia de campo, un enlace territorial que también
cumplio funciones de guia y traductor, ademas de un fotdgrafo responsable de registrar todas las
actividades del proyecto y un médico tradicional o jaibana, quien acompafié la armonizacion
tradicional €béra chami en la quebrada Rio Claro. El equipo estuvo conformado por personas del
mismo territorio: la investigadora principal, la asistente de campo y el abogado provenientes de
Andes; el gedgrafo, de Jardin; y el fotografo, el enlace territorial y el jaiband, de Karmata Rua.

La conformacién de un equipo interdisciplinario para la lectura e interpretacion de la
documentacion técnica fue clave para comprender y posicionar el avance de la Pequenia Central
Hidroeléctrica (PCH) en los planes de desarrollo locales y regionales, ademas de dimensionar las
caracteristicas geograficas y la relacion territorial de la comunidad con este afluente. A este
trabajo se sumaron las cartografias sociales y los mapeos participativos (Garcés Montoya et al.,
2024), que representaron una oportunidad para construir una reflexion comunitaria y
generacional sobre el espacio y sobre un conflicto socioambiental situado. Los recorridos por el




Programa de Estimulos ICANH Orlando Fals Borda 2025

territorio fortalecieron la realizacion del mapeo participativo y propiciaron el didlogo posterior
con las abuelas y los abuelos que resguardan historias orales y memorias sobre la vinculacion de
las y los €béra chami con la quebrada Rio Claro, ampliando asi la comprension del territorio y
situando el conocimiento desde las propias voces comunitarias.

Esta serie de cuatro talleres, titulada Rio Claro: cuatro talleres para conectar y reflexionar junto
al rio, 1nicidé con una caracterizacion y exploracion geografica del territorio y culmind con un
espacio dedicado al derecho como herramienta para la defensa de las resistencias sociales y las
nuevas gramaticas politicas ecoterritoriales. En las siguientes paginas presentaré las dinamicas
especificas de cada taller, junto con los materiales de difusion elaborados para la convocatoria a
través de las redes sociales y una seleccion de fotografias de los encuentros y otros instrumentos.
Es importante aclarar, no obstante, que estos talleres se plantearon de forma progresiva, y que las
visitas a las casas de las abuelas y abuelos fueron el centro de la estrategia de campo. En otras
palabras, los talleres se disefiaron de modo que los conocimientos del primer taller sirvieran para
orientar el segundo, y que esa primera seccion fuera significativa en el didlogo con las y los mas
adultos, asi como lo seria ese didlogo para la orientacion de la segunda seccion.

Figura 1. Materiales de divulgacion de los cuatro talleres participativos

Primera seccion

9




Programa de Estimulos ICANH Orlando Fals Borda 2025

Segunda seccion

Elaboracion propia.
Taller 1. cartografias de agua y tierra

Las siguientes anotaciones sobre el Taller 1 se basan en el informe del Dr. en Ciencias Sociales
Sergio Ivan Arroyave A. Este taller, realizado con la comunidad €b&ra chami de Karmata Raa en
el marco del proyecto Todos los peces se fueron — Beda joma waurisia, tuvo lugar el sabado 19
de julio de 2025, de 2:00 p. m. a 5:30 p. m. y buscé generar un espacio de aprendizaje colectivo
sobre la topografia e hidrologia del municipio de Jardin, asi como sobre los posibles impactos de
la PCH La Joya. La sesion parti6 de la premisa de que, para las comunidades indigenas, el
territorio —sus rios, montafas y aguas— posee un valor cultural y espiritual que trasciende lo
meramente ecoldgico. En este marco, la cartografia se abordo no solo como herramienta técnica,
sino también como recurso pedagdgico y politico, capaz de visibilizar las relaciones entre
territorio, memoria y transformaciones ambientales. Durante la actividad se exploraron las
nociones basicas de los mapas, orientacion, simbolos y escala, integrandolas con el conocimiento
local. Al taller asistieron 11 personas de distintas generaciones y roles en la comunidad,
incluyendo comuneros y comuneras, musicos tradicionales, docentes y jovenes de ambos sexos.




b)

Momentos del taller

Manos al mapa: las y los participantes aprendieron a leer mapas, identificando rios, caminos
y curvas de nivel. Se trabajo sobre tres mapas de la cuenca del rio Claro, generando
discusiones sobre la ubicacion de la comunidad, la extension de la cuenca y los posibles
impactos del represamiento parcial de aguas. Esta actividad se reforzo con la salida de campo
al Rio Claro, expuesta mas adelante, que conectd los conocimientos de este taller con la
experiencia territorial directa. Tanto para la salida, como para esta actividad, se usaron tres
mapas: a. Rio Claro cuenca baja; b. Rio Claro toda la cuenca; y c. Rio Claro y San Bartolo.

Perfiles topograficos: los participantes elaboraron perfiles transversales al rio, graficando
alturas y pendientes para visualizar como la geografia condiciona el flujo de agua y los
posibles impactos de la PCH. Esta actividad facilito la discusion sobre riesgos de desvios de
agua, pérdida de biodiversidad riberefa y afectaciones a practicas culturales de pesca.

Conversacion sobre afectaciones de la PCH: en la parte final del taller se abordd el
funcionamiento de la hidroeléctrica a filo de agua, comparando su rentabilidad econémica
con los costos socioambientales para la comunidad: reduccion de caudales, alteraciones en
ciclos reproductivos de peces y debilitamiento de la soberania territorial. Se destacod que la
quebrada Rio Claro y sus afluentes son fundamentales no solo en términos ecologicos, sino
también en la organizacion social y cultural de la comunidad indigena y campesina. La
construccion de la PCH La Joya, con capacidad proyectada de 2.63 MW y caudal de disefo
de 6.2 m3/s durante 50 afios, plantea interrogantes sobre la sostenibilidad hidrica, el caudal
ecologico autorizado (0.89 m?/s), las repercusiones en el ecosistema y los impactos sobre
comunidades y sitios sagrados vinculados al rio.

Figura 2. Materiales taller de cartografias de agua y tierra




Programa de Estimulos ICANH Orlando Fals Borda 2025

Fotografia: Andrés Felipe Tascon. Mapas: Sergio Ivan Arroyave.

De este modo, el taller fortalecid la capacidad de las y los asistentes para leer los mapas y
analizar los impactos territoriales, facilitando su interlocucion con actores externos. Ademas, se
destaco la importancia de los mayores —jaibands, sabedoras y sabeedores, médicos tradicionales,
abuelas y abuelos— en la transmision de memoria territorial, promoviendo la apropiacion
intergeneracional del conocimiento sobre la quebrada Rio Claro. El ejercicio evidencio la tension
critica de la Pequena Central Hidroeléctrica La Joya: beneficios econdomicos para agentes
externos frente a costos socioambientales y culturales para las comunidades y el ecosistema.

Figura 3. Taller cartografias de agua y tierra

Fotografias: Andrés Felipe Tascon.




Taller 2. recorrido territorial Rio Claro

Para la realizacion de este taller fue crucial la preparacion de varios aspectos logisticos: el
transporte en carpati de ida y regreso al rio, la alimentacion (desayuno y almuerzo) y una visita
previa para reconocer el lugar y seleccionar el espacio de trabajo. Posteriormente, tras identificar
que el sitio mas adecuado era la Institucion Educativa de Desarrollo Rural Miguel Valencia, se
presentd una solicitud formal a sus directivas para el uso del Aula de Meteorologia. El taller se
llevo a cabo el sabado 9 de agosto de 2025, en una jornada extendida de 7:00 a. m. a 3:00 p. m.

Ese dia, el transporte recogio a todas y todos en la entrada principal del resguardo y nos llevo
hasta la institucion educativa. En el aula nos presentamos y expusimos los propdsitos principales
de nuestra visita. En este dialogo inicial surgieron varias preguntas, entre ellas: ;es el Rio Claro
parte del territorio €béra chami? Luego de ese primer intercambio, nos dirigimos a la zona
previamente seleccionada para conectar y reflexionar junto al rio. El camino hacia la quebrada
Rio Claro, por la ruta elegida, era de dificil acceso, pues presentaba medianos y grandes
encafionamientos. Sin embargo, esta eleccion fue intencional: buscaba propiciar la aplicacion de
elementos del Monitoreo Ambiental Comunitario (MAC), pero enfocados Unicamente en los
parametros fisicos; es decir, sin incluir los biolégicos o quimicos. Este ejercicio se centrd en la
observacion y el registro directo de las condiciones fisicas del entorno, apelando a los sentidos de
las y los participantes. De este modo, pudieron observar cualitativamente el nivel y la
profundidad del cauce, la temperatura del agua y del aire, la transparencia y turbidez del agua, asi
como su color, olor y aspecto. También se registraron caracteristicas de las margenes riberefias,
reconociendo los cambios y particularidades del paisaje fluvial en una temporada de lluvias
marcada por la inestabilidad del terreno, los multiples derrumbes y la fuerza de la corriente.

Figura 4. Taller recorrido territorial




Programa de Estimulos ICANH Orlando Fals Borda 2025

Fotografias: Andrés Felipe Tascon.

El grupo, conformado por quince personas —sin contar al gedgrafo, la asistente de campo y la
investigadora del proyecto—, era diverso en edades y roles. Participaron jovenes estudiantes de
la Institucion Educativa de Karmata Rua pertenecientes al Semillero de Investigacion Rubén
Gonzélez; jovenes y adultos integrantes de la Guardia Indigena del resguardo; un médico
tradicional y varios comuneros y comuneras. Al finalizar la jornada, y ya de regreso en el aula,
nos reunimos en un circulo para compartir nuestras experiencias y reflexiones, ademas de
escuchar las historias que el jaiband y médico tradicional relatd sobre un sitio sagrado del rio, del
cual se dice que puede causar dafio a quien lo visita sin la preparacion espiritual adecuada.

Este segundo taller fortaleci6 el vinculo entre la observacion empirica y el conocimiento
ancestral sobre el rio Claro. Al combinar la lectura sensorial del entorno con la memoria
territorial compartida, las y los participantes reconocieron como los cambios en el cauce, la
fuerza del agua o la estabilidad de las laderas reflejan transformaciones mas amplias del
ecosistema y del equilibrio espiritual del territorio. De este modo, la aplicacion de algunos
elementos del MAC no solo aportd herramientas técnicas para profundizar la comprension y la
relacion con el agua, sino que también reavivé una reflexion colectiva sobre la responsabilidad de
proteger los lugares sagrados y los bienes comunes que sostienen la vida del pueblo &béra chami.




Programa de Estimulos ICANH Orlando Fals Borda 2025

(Actividad 3.) Dialogos con abuelas y abuelos

La seleccion y aceptacion de las abuelas y los abuelos con quienes se conversd fue emergiendo
en el transcurso de las dos actividades anteriores. Las entrevistas, en este caso, siguiendo a Marin
Salamero (2020), permitieron el didlogo entre distintas experiencias subjetivas y unicas alrededor
del rio y su relacion con lo colectivo. Este didlogo, como plantea la misma autora, sobrepasa las
historias oficiales y normativas, al tiempo que abre caminos para el entrecruzamiento de diversas
interpretaciones sobre una experiencia historica y también posibilita la construccion de relatos
corales (p. 7). En esta fase, el equipo conformado por la asistente de campo, el fotografo, el
enlace territorial y la investigadora principal se desplazé hasta las viviendas de:

1. Rita Lina Saigama [91 afios (1934)]
2. Fidel de Jests Baquiaza Gonzélez [88 afios (1937)]
3. Noe Arcadio Yagari Niaza [58 afios (1967)]
4. Cruz Elena Niaza Gonzélez [81 afios (1944)]
5. Benjamin Yagari Yagari [82 afios (1943)]
6. Rodrigo de Jesus Panchi Baquiaza [76 afios (1949)]

Figura 5. Dialogos con abuelas y abuelos

Fotografias: Andrés Felipe Tascon.




El contexto de todas las entrevistas inicid0 de manera similar: 1) Introduccion del proyecto:
presentacion del equipo y filiacidn institucional con el Programa de Estimulos del ICANH; 2)
Motivo de la eleccion: explicacion de por qué se habia seleccionado a cada participante y qué se
esperaba aprender de sus relatos; 3) Tiempos: margen temporal pactado, generalmente de unas
dos horas; 4) Permisos: solicitud para grabar audio, video y realizar registros fotograficos; y, 5)
Claridades: explicacion sobre el uso de las imagenes y del informe final. No todos aceptaron ser
fotografiados, pero todos accedieron a que se registrara su voz. Es importante subrayar que,
retomando a Marin Salamero (2020), los didlogos incorporados en estas paginas no buscan “dar
voz a nadie”, sino reconocer que “somos quienes recibimos la voz de los y las participantes” (p.
21). A la larga, son ellos quienes deciden qué cuentan, cdbmo lo cuentan y qué omiten en sus
historias. En ocasiones, sus respuestas se daban alternativamente en espafiol y en €béra, por lo
que la presencia del fotografo y enlace territorial fue fundamental para traducir ciertos apartes.

En definitiva, en las palabras de las abuelas y los abuelos ébéra chami, el rio —tanto el San Juan
como las quebradas Rio Claro, San Bartolo y Santa Rita— es una entidad viva. Es un espacio de
respeto, aprendizaje y resguardo espiritual. Sus relatos muestran cémo el rio esta ligado tanto a la
vida cotidiana —Ia pesca, la caza, la recoleccidon de plantas, el barequeo, los bafos recreativos o
el lavado de la ropa— como a los saberes espirituales transmitidos de generacion en generacion.
La presencia de animales miticos asociados a sitios sagrados ha sido valiosa para ensefiar los
limites del territorio y para cultivar una relacion sensible con ¢él. Aunque muchas de estas
practicas han cambiado con el tiempo, las memorias de las y los abuelos contintan orientando el
vinculo espiritual y comunitario con el rio y sus afluentes. En el siguiente subcapitulo, dedicado a
la discusion, se presentardn algunas de las historias mas significativas surgidas en estos dialogos.

Figura 6. Fidel de Jesus Baquiaza Gonzalez

Fotografias: Andrés Felipe Tascon.




Taller 3. las coordenadas del agua

El proposito de este ejercicio fue comprender como, mas alld de una perspectiva cartesiana del
espacio —como la trabajada en la primera seccion—, la comunidad €béra chami representa y
significa su territorio comunitario. Mas que elaborar un mapa objetivo del conflicto
socioambiental asociado a la PCH La Joya en Rio Claro, se propuso una actividad de mapeo
espontaneo, entendiendo que representar el territorio implica una complejidad particular, pues “se
trata de un concepto a veces vago y dificil de entender” (Alonso & Boege, 2023, p. 22). Este
taller se fundament6 tedrica y metodoldgicamente en dos textos clave: Las otras cartografias:
Etnografia de la experiencia indigena del espacio y el tiempo (Alonso & Boege, 2023) y
Cartografia social: minga de saberes y metodologias (Garcés Montoya et al., 2024). Ambas
obras permitieron articular la reflexion sobre las formas diversas de conocer y representar el
territorio desde perspectivas criticas y participativas.

En el contexto del territorio €béra chami, las relaciones de poder se manifiestan en la tension
historica entre el pueblo indigena y los actores colonizadores —entre ellos caficultores, la Iglesia
y el Estado— que, a través de la expansion agricola, econdmica, social, cultural y politica, han
transformado profundamente las dindmicas territoriales. El mapa —como lenguaje ideoldégico—
no solo registra esa historia, sino que materializa la jerarquizacion del espacio: delimita, nombra
y ordena los lugares seglin una logica productiva heredada de la colonizacion. De este modo, las
cartografias hegemonicas legitiman el control sobre la tierra, naturalizando procesos de
expropiacion y replegamiento territorial de las comunidades originarias. Desde esta perspectiva,
cuando Alonso y Boege (2023) afirman que a través de las cartografias etnograficas es posible
rastrear una historia social “tanto de las representaciones del espacio como de los espacios de
representacion” (p. 124), sefialan una distincion analitica fundamental.

Las representaciones del espacio corresponden a las formas en que las élites o instituciones
dominantes conciben y ordenan el territorio —por ejemplo, a través de catastros, planes de
ordenamiento territorial o politicas agrarias—, mientras que los espacios de representacion
aluden a los significados vividos, simbdlicos y experienciales que las comunidades atribuyen a su
entorno. Esta distinciéon permite comprender que los conflictos territoriales no son Uinicamente
materiales, sino que también estan atravesados por disputas de sentido, en las que la cosmologia
indigena se enfrenta a racionalidades hegemonicas que buscan homogeneizar el territorio bajo
criterios econdmicos, técnicos y excluyentes. En el caso de la comunidad €béra chami, las
cartografias producidas en este taller evidencian que el replegamiento territorial no solo implica
la pérdida fisica del espacio ancestral, sino también la marginacién de sus modos propios de
representar y habitar el mundo. Asi, las otras cartografias elaboradas colectivamente se
constituyen en iniciativas de resistencia simbolica, orientadas a recuperar la memoria y los
vinculos con el agua, el monte y los lugares sagrados, desafiando la hegemonia de las
representaciones espaciales impuestas por el modelo caficultor y estatal.




Programa de Estimulos ICANH Orlando Fals Borda 2025

Figura 7. Taller las coordenadas del agua

Fuente: Dibujo realizado en el en el taller 3.

Por otro lado, Garcés Montoya et al. (2024) plantean que “asi como los sujetos somos seres con
historia, el territorio también la tiene, de manera que esta historia se expresa en su configuracion
actual” (p. 22). Desde esta perspectiva, el taller se orientd a reconocer el territorio como una
construccion histérica viva, donde confluyen memorias, experiencias y transformaciones
colectivas. La minga de saberes propuesta por los autores inspird una metodologia participativa
que valoro los relatos, percepciones y conocimientos de la comunidad como parte integral del
proceso de conocimiento territorial. En este marco, la delimitacion espacial en los mapas
elaborados por la comunidad no solo representd coordenadas fisicas, sino que también contd
historias: al incluir ciertos lugares —como rios, nacimientos, caminos y sitios sagrados— y dejar
de lado otros, los mapas revelan las prioridades, memorias y valores de la comunidad, asi como
las tensiones y exclusiones impuestas historicamente por la colonizacion y la expansion
caficultora. De este modo, aqui la cartografia se entiende como una narrativa, donde la seleccion
de lo que se representa y lo que se omite comunica relaciones de poder y significados culturales.

18



Programa de Estimulos ICANH Orlando Fals Borda 2025

Figura 8. Taller las coordenadas del agua

Taller 4. avance legal del proyecto hidroeléctrico

Fuente: Dibujo realizado en el en el taller 3.

El ejercicio de mapeo, centrado en las “coordenadas del agua”, permitio visibilizar relaciones
simbolicas y politicas que estructuran la vida comunitaria, reconociendo el rio como eje
articulador de la territorialidad €béra chami. Desde Alonso y Boege (2023), estas
representaciones pueden leerse como espacios de representacion, donde se manifiestan
cosmologias y afectividades; mientras que, desde Garcés Montoya et al. (2024), el mapeo
funciona como una minga de saberes, en la que la comunidad reconstituye colectivamente su
memoria territorial y resignifica permanentemente su territorio. Asi, el rio se configura como una
coordenada simbdlica y politica a través de la cual se reafirma que el territorio €béra chami
también es un espacio de lucha por la continuidad de la vida y la autonomia comunitaria.
Finalmente, a este taller asistieron 17 personas: jovenes de ambos sexos, docentes, médicos
tradicionales, pescadores, madres y otras personas de distintas zonas del territorio-resguardo.

19




Programa de Estimulos ICANH Orlando Fals Borda 2025

Figura 9. Taller las coordenadas del agua

Fotografias: Andrés Felipe Tascon.

20




Taller 4. avance legal proyecto hidroeléctrico

El ultimo taller de esta serie se pensd inicialmente como un espacio para socializar el avance
juridico del proyecto PCH La Joya con las y los participantes de los talleres anteriores. Sin
embargo, el abogado Juan Bernardo Ortiz Herndndez, especialista en derecho étnico, propuso
aprovechar el encuentro para realizar una breve formacion sobre la procedencia, los componentes
y el alcance de la accion de tutela como herramienta de defensa de los derechos fundamentales. A
partir de dos casos simulados, las y los asistentes —nueve personas de distintas edades y roles
dentro de la comunidad— redactaron sus propias acciones de tutela e identificaron los derechos
vulnerados. Este ejercicio permiti6 comprender el derecho no como un lenguaje ajeno o
inaccesible, sino como un instrumento de las resistencias sociales que emergen frente a proyectos
extractivos. En particular, el taller puso en el centro el derecho a decir no y a cuestionar las
formas de intervencion que afectan el territorio sin consulta ni consentimiento.

Figura 10. Taller avance legal proyecto hidroeléctrico

Fotografias: Andrés Felipe Tascon. Elaboracion de una Accion de Tutela y lectura de Constitucion Politica.

La ultima parte del taller se dedico a revisar y comentar el documento elaborado por el abogado:
Concepto juridico sobre el analisis de la procedibilidad de una consulta previa por afectaciones
indirectas en un proyecto de Pequena Central Hidroeléctrica. Este informe, compartido y
discutido colectivamente, permitio enlazar los aprendizajes juridicos con la experiencia vivida en
los talleres anteriores. En su andlisis, se concluye que el territorio €béra chami no puede reducirse
a una delimitacion técnica o administrativa. Aunque el proyecto hidroeléctrico no se ubica
directamente dentro del resguardo, sus impactos sobre el sistema hidrico, la fauna y las practicas
culturales vinculadas al rio configuran afectaciones simbolicas y relacionales. Desde esta
perspectiva, el concepto de area de influencia indirecta adquiere un sentido mas amplio: no se
trata solo de un perimetro ambiental, sino de un espacio donde se interrumpe la continuidad
cultural, ecoldgica y espiritual de una comunidad. La ausencia de consulta previa no representa,




entonces, un simple error de procedimiento, sino una forma de invisibilizar los vinculos
materiales y afectivos que sostienen la territorialidad €béra chami.

Los documentos revisados en el expediente de licenciamiento (véase Anexo 1) evidencian una
serie de omisiones: la falta de socializacion del proyecto con el resguardo, sefialada desde 2016
por funcionarios de CORANTIOQUIA; las deficiencias del Estudio de Impacto Ambiental, que
no incluyé analisis aguas abajo ni caracterizacion del paisaje o de la fauna; y la ausencia de
valoracion cultural o arqueoldgica pese a la presencia indigena reconocida en la zona. A pesar de
estas observaciones, la licencia ambiental fue finalmente otorgada y, afios mas tarde, cedida a una
nueva empresa, sin que se corrigieran los vacios sefialados. Desde la mirada del derecho propio y
la epistemologia territorial indigena, estos vacios no son meras irregularidades técnicas: son
expresiones de una logica que fragmenta el territorio, separando el rio de su gente, el agua de la
vida y la naturaleza de la cultura. Frente a ello, el analisis juridico se convierte también en un
ejercicio que permite reinterpretar los marcos legales a la luz de los saberes y las memorias del
pueblo eébéra chami. Asi, este taller no solo cerrd el proceso formativo, sino que reafirmé que la
defensa del territorio se juega tanto en los mapas y los relatos como en los documentos legales.

4) sistematizacion de la informacion

La sistematizacion de la informacion implicoé la recopilacion, organizacion y analisis de los
registros generados en cada taller: notas de campo, fotografias, audios de los didlogos con
abuelas y abuelos, mapas elaborados por la comunidad y documentos legales revisados, ademas
de la tipificacion de la documentacién de archivo y de la bibliografia secundaria. Los datos se
clasificaron segiin su naturaleza —observaciones fisicas, relatos ancestrales, representaciones
cartograficas y analisis historicos o juridicos—, y a partir de ello se construyeron categorias
tematicas que permitieron vincular los aprendizajes de cada actividad con los objetivos generales
del proyecto. Posteriormente, toda la informacion se integréo en un solo relato reflexivo y
analitico que da cuenta de los métodos empleados, de las y los participantes involucrados y de las
herramientas utilizadas, con el fin de producir un documento que refleje de manera ordenada el
proceso tedrico y metodolégico desarrollado. Este proceso incluye, ademds, la entrega del
informe final a la gobernadora del cabildo indigena y su socializacion con la comunidad y el
ICANH. Finalmente, del ultimo taller surgi6 la posibilidad de organizar una reunién con
organizaciones aliadas —Centro de Estudios de Derecho, Justicia y Sociedad (Dejusticia),
Comunidad Juridica Akubadaura, Clinica Juridica de la Universidad Catoélica de Oriente (UCO) y
Pensamiento Accion Social (PAS)—, programada para el 20 de noviembre de 2025. El propdsito
de este encuentro es avanzar en una solicitud de apoyo juridico orientada a un litigio estratégico
vinculado con el conflicto socioespacial de la PCH La Joya.




Discusion y reflexiones

[...] Rios de secretos insondables, montafias de historias abruptas,
viejos caminos subterraneos del indio. [...]

La tierra éramos nosotros, [1945]2023, p. 34.

El presente analisis examina la relacion de las y los €béra chami del actual resguardo indigena de
Karmata Rua con su territorio: destacando la interconexion entre los rios, el conocimiento
intergeneracional y la cosmologia sagrada, asi como la manera en que estas dimensiones se
vinculan y se transforman en el escenario de los conflictos socioambientales surgidos de la
interaccion historica entre indigenas y no indigenas en el area de los Farallones del Citara.

1. El rio como territorio comunitario

[...] A poca distancia aparece un indio que, por hacerlo ligero, hablaba
dificultosamente. Llevaba larga cerbatana en la mano y a la espalda el
carcaj o tarro de guadua para las flechas. —Encontrando mujer muerta
—y sefiala rio abajo—. Estando sin paruma . [...]

La tierra éramos nosotros, [1945]2023, p. 27.

El rio San Juan, a lo largo de casi doscientos anos de historia documentada, ha sido un eje central
en la vida de las comunidades indigenas y del campesinado de lo que hoy es el suroeste
antioquefio. Su curso organiza y sostiene gran parte de las actividades econdOmicas y
socioculturales de la subregion, al mismo tiempo que estructura la vida cotidiana de quienes
habitan en sus orillas. Esto resulta especialmente evidente en municipios como Andes y Jardin,
donde el San Juan Docaté nace por la confluencia de las quebradas que le dan forma a sus
meandros. Esta relacion con el rio adquiere un significado particular para la comunidad €béra
chami, que ha hecho de sus riberas un hogar durante generaciones. Todavia hoy, para esta
comunidad indigena, labores como la pesca y la caza forman parte de las practicas histdricas que
reflejan una conexion tanto espiritual como cotidiana con el rio, asi como con los arroyos que
alimentan sus corrientes y resguardan la vida en el area de influencia de los Farallones del Citara.

Las huellas historicas de esa relacidon comunitaria con La Cristalina, la Mesenia, Montaiiita, San
Antonio, La Honda, Santa Barbara o Rio Claro, entre muchas otras quebradas y cafiadas, se
conservan en las narrativas que recogen los archivos y en los relatos miticos, pasados y presentes,
del antiguo territorio del Citard. Ya desde el siglo XIX, Juan de Dios Restrepo Ramos, mejor
conocido como Emiro Kastos, registro que en el “punto llamado Rioclaro”, correspondiente al
“mismo San Juan en la parte alta”, y antes de que las “turbias aguas de la quebrada Santa Rita
empafiaran su cristalina corriente”, habia “encontrado” una “partida de indios verdaderos
alrededor de un tambo” (Kastos, 1885, p. 197). Mas alla de los elementos dramaticos y coloridos




—por ejemplo, sobre el grupo de indigenas que saltaban “como diablos”—, de las metaforas y
exageraciones —cuando los caracterizd como “grotescos” y semejantes a “un idolo de pagoda”
—, o de las alusiones peyorativas y racistas de Kastos hacia los indigenas —a quienes comparaba
con monos, que para €l eran “tal vez indios degenerados”—, resulta relevante observar que, tanto
en este como en otros documentos, se evidencia la presencia continua de esta comunidad
indigena en un territorio amplio y estrechamente vinculado a las corrientes del alto San Juan.

Esta continuidad se hace atn mas evidente al revisar los archivos del Centro de Historia, donde
se conservan numerosos registros sobre la amplia territorialidad de la comunidad indigena y su
estrecha relacion con los rios de la jurisdiccion municipal. Segin estos documentos:

“Docat6 y Dojurgo son voces del dialecto que hablan los indios de esta region, y significan rio
de oro y rio de sal, respectivamente. Una tribu de indigenas que habitaba en territorio de Andes
tenia bautizados estos rios con dichos nombres, porque las arenas del primero arrastraban mucho
oro y en el segundo se encuentran muchas fuentes saladas”. (Monografia del Distrito de Jardin).

En estas monografias se documenta la estrecha relacion de la comunidad con el rio San Juan —
denominado Docatoé “hasta las bocas del Rio Claro”— y se caracteriza a sus habitantes como
“indios de la familia de los ‘Caramantas’ y de una tribu errante de los ‘Chamies’”. Los
testimonios, recopilados por los propios jardinefios en los archivos historicos, muestran que la
presencia indigena en los distintos afluentes del rio San Juan Docat6 se prolongo6 a lo largo del
tiempo y quedo6 registrada en las monografias de 1928, 1951, 1988, 1997 y 1998. En estos
documentos se mencionan, por ejemplo, enterramientos, antiguas minas trabajadas por los
indigenas y asentamientos con mas de cuarenta tambos en los afluentes del San Juan Docaté que
nacen en las actuales veredas La Mesenia y Macanas (en las quebradas Dojuro —hoy rio
Domingo— y El Palmar). Asimismo, se consignan otras evidencias del poblamiento generalizado
de las y los indigenas en Serranias, hasta la quebrada La Salada, y en Santa Gertrudis, donde
“existieron descendientes de los Chamies [...] principalmente Monte Loro, Gibraltar y La India”.

Entre estos indigenas destaca el indio Ricardo, descrito como “el mas viejo y astuto, que conocia
todos los caminos, sepulcros y secretos”. Segun relatan los documentos, Ricardo participaba en la
extraccion de sal y oro en los montes y defendia sus territorios “sosteniendo combates
refidisimos”. Cuando llegaron los colonizadores, las monografias coinciden en sefalar que
“habia en el paraje La India unos cuarenta bohios”, cuyo jefe era, segin los mismos documentos,
“el ya conocido, astuto e inteligente indio Ricardo”. Hacia 1900, el indio Ricardo residia en el
antiguo Chami y solo regresaba para celebraciones en La India o en Monteloro. Se le describe
como un indigena que “usaba una paruma adornada [o taparrabo] con cuentas de oro, una corona
de plumas de guacamayo, una faja ancha de oro y piedrecitas que ¢l decia eran esmeraldas;
brazaletes, ternilleras y pendientes en las orejas”. Los documentos también describen sus
desplazamientos por los antiguos caminos de los indigenas, como el que conducia cerca de Andes
“por el Cuchillon de las macanas, pasando el Rio Claro”. Sobre este sitio, el cacique contaba que
“un blanco habia guardado cuatro cargas de oro” y que habia asesinado a los cargueros indigenas,




de los cuales solo ¢l logrd escapar; esta narracion se convertira en un elemento clave para
comprender, mas adelante, la relacion de la comunidad chami con el cauce del Rio Claro.

Hoy en dia, sigue siendo comun ver a hombres y mujeres, jovenes y mayores, cargados con las
herramientas del barequeo o con las redes para la pesca, desplazdndose discretamente por la
comunidad. En ultima instancia, la relacién con estos rios, quebradas y arroyos sobrevive tanto
en los archivos histéricos como en las practicas cotidianas y en las memorias de las y los
integrantes de la comunidad. Entre las narraciones recopiladas en los didlogos con las y los
mayores entrevistados destaca la estrecha relacion con uno de esos afluentes: la quebrada San
Bartolo, o Do-sinda-do6. En este curso de agua, las y los €béra chami resistieron y sostuvieron su
lucha, arrinconados a lo largo del siglo XX. Aun asi, en los relatos permanecen vivos los
recuerdos sobre las familias que vivian y trabajaban en las quebradas y en los montes de La
Marsella, El Salado, Serranias, Santa Elena, El Verdun, Rio Claro... Territorios de los que las
familias indigenas se vieron obligadas a salir, como recuerda un testimonio: “venia a estrechar el
kapunia, y como el indigena no sabia hablar ni con la ley, le echaban, le echaban, y con el miedo
del kapunia, salian...” (Entrevista a Fidel de Jestis Baquiaza Gonzalez, 22/08/2025).

Ante todo, los mayores recuerdan que el rio San Juan Docat6 y sus innumerables afluentes eran
fuentes abundantes de alimento para la vida comunitaria. Y aunque las condiciones han
cambiado, esa relacion no ha desaparecido: sigue latente en las practicas diarias de pesca, caza y
barequeo, y en la manera en que los rios contintan siendo caminos, rutas de comunicacion y
lugares de encuentro para la comunidad. Hace pocos afos, el jaibana €béra chami, Anibal Niaza,
dej6 registrado un valioso testimonio sobre esta relacion:

“El rio sustenta muchas cosas, y a la vez sustenta a los pobres y a los ricos, porque cuando a la
hora de verdad no tenemos donde rebuscar ya en el rio rebuscan si quiera pa’ el sostenimiento de
la familia. Entonces es, el rio, como decimos nosotros, ese es el patron de todos”. Documental £/
San Juan, un rio con alma humana (2004).

Finalmente, para las y los €béra chami, en la voz de Anibal Niaza, el rio no solo sustenta la vida
diaria, sino que también guarda “muchos espiritus”, pues “el rio es un camino de los espiritus”, la
“senda de ellos”. Asi, junto a estos afluentes, una existencia a la vez histérica y cotidiana se
entrelaza con la espiritualidad comunitaria: los rios, quebradas y montes no son solo fuentes de
sustento, sino espacios de memoria, de rituales y de encuentro con lo sagrado.

2. Los sitios sagrados y la transformacion del territorio

[...] Amanece un dia frio para mostrar los estragos de la noche. Junto a
la casa la corriente dejo palos cruzados y piedras. —Nu-hay di-otra —
comentan en el horno—, eso jue Lucifer, pues se regd tremendo olor
di-azufre qu’es con lo que se bafia el Patas. —Mi comadre Milia lo vio
en jorma de ventarrén caiidon abajo. Y-al pasar el altu’e Las Cruces
rastrillo la cola y se lo trago la tierra. —Llevaba en las pezufias rayos
pa tumbar palos y-esmorronar-monte. —No, eso jue 1’Indio Desterrao
que se salid’e la cueva. La leyenda del Indio Desterrado tiene cierto




fundamento, aunque es imaginacion de ancestro indigena. Cuando el
indio se vio acosado por el blanco, no quiso entregar al conquistador
su libertad ni su oro, y prefirio morir con ellos. Labrd una caverna que
empieza a las orillas del rio, empedrada en toda su superficie circular;
a unos diez metros de la entrada se divide en tres ramales cuyo destino
se ignora, excepto el del medio, que sale junto a la Laguna Encantada.
Al decir de las gentes, nunca se supo de un «guaquero» que se internd
en busca del tesoro, porque el lugar era sagrado. Afirmaban haber visto
bajar y subir oscilantes sombras nocturnas; que un enorme idolo salia
de la oscuridad entre llanto de multitudes. Era el Indio Desterrado
llorando su imperio perdido. Y por esa tierra se hundieron hombres,
mujeres y nifios en busca del pais donde no se tiene al conquistador
por amo. Aquella noche se grabaria como «La Noche de Lucifer». [...]

La tierra éramos nosotros, [1945]2023, pp. 25-26.

La relaciéon comunitaria de las y los €béra chami con su territorio se expresa de multiples
maneras: a través de los rios, los montes, las salinas, los sepulcros u otros espacios donde reposan
sus ancestros, asi como en los lugares vitales para la vida productiva y reproductiva. Los
documentos historicos de Jardin conservan descripciones que permiten entrever coOmo estos
espacios —muchos de ellos hoy transformados y rebautizados— fueron, durante generaciones,
puntos tanto de refugio cotidiano como de sacralidad. En los archivos se mencionan
reiteradamente los montes —que hoy son veredas—, habitados por clanes donde se enterraban
caciques con sus pertenencias; las salinas, descubiertas mediante la observacion cuidadosa del
comportamiento de los animales; y los sitios “encantados”, donde los espiritus se manifestaban
en forma de animales salvajes. Lugares que, una vez profanados, fueron cerrados por los propios
indigenas para impedir su explotacion. Sitios que para una comunidad eran sagrados, pero que
para los colonizadores estaban marcados por una “multitud de guacas de las que se extrajeron
muchos objetos de oro”, de sepulcros de los que sacaron idolos “de més de cincuenta centimetros
de altura” o cajas de dientes “con el paladar de oro”.

Esta articulacion de lo que podria considerarse una cartografia territorial de los lugares sagrados
se evidencia con particular claridad en las narraciones plasmadas en los archivos. Una de ellas se
asocia con el monte conocido hoy como El Capote: alli habitaron familias €béra chami que
cazaban en los bosques, cultivaban maiz en San Antonio del Chami y lo trasladaban hasta sus
bohios, construidos con maderas y pieles de animales, en el territorio que actualmente comprende
el municipio de Jardin. Este grupo permaneci6 alli hasta principios del siglo XX, cuando murid
su cacique, Manuel Antonio. Tras enterrarlo con sus pertenencias y dejarle provisiones,
“destruyeron sus habitaciones y se retiraron”, convencidos de que el espiritu del cacique los
esperaba en San Antonio para la cosecha. De manera similar, en otros espacios del mismo
territorio, como Santa Gertrudis o El Salado, asi como las salinas del rio Docato, se revelan las
dindmicas donde lo cotidiano y lo espiritual se entrelazan. Segun los archivos, la primera salina
fue descubierta por el cacique Cornelio Panchi gracias a su observacion atenta del
comportamiento de los animales. Alli se establecid con su familia, dedicandose a la produccion
de aguasal y al engorde de cerdos, que luego llevaban a un mercado “cercano a Andes” y




conocido como la “Bodeguita”. Otra salina vecina, asociada al indio Silverio, fue considerada un
lugar encantado: los habitantes afirmaban ver, en noches de luna, su alma transformada en una
paloma blanca. Tras su muerte, sus descendientes bloquearon el pozo con grandes piedras,
imposibilitando que volviera a ser usado. Incluso, cuando los buscadores de oro intentaron
recuperar el “secreto” de la salina, la comunidad desvid el manantial y oculté su paso.

Analizadas en conjunto, estas historias permiten identificar patrones persistentes en la relacion
productiva y simbolica de las y los €béra chami con su territorio extendido. Aunque inscritas en
archivos escritos desde perspectivas externas, revelan un mapa territorial tejido por la memoria
de los espiritus y por las practicas cotidianas de la comunidad. La articulacion de estas y otras
historias permite estimar que, para las y los €b&ra chami, estos lugares no solo formaron parte de
su vida productiva y reproductiva, sino que fueron, y siguen siendo, nodos y redes de su mundo
espiritual. Solamente a partir de estas historias es posible comprender coémo el territorio del alto
San Juan Docaté no es ni ha sido exclusivamente un espacio fisico (y productivo), sino un
entramado de lugares vivos donde lo sagrado, lo ancestral y lo cotidiano se entrelazan.

En este contexto, lo sagrado y los lugares sagrados dejan de ser una nocidn asociada unicamente
a la religion cristiana en un sentido amplio. Como lo sefialan diversos autores (Saade Granados,
et al., 2018), “lo sagrado no es solamente cosa de indios, ni estd por fuerza mayor sujeto a
explicaciones de indole poética o esotérica” (p. 17). Sin embargo, y retomando ese mismo texto,
los ejemplos provenientes de los pueblos indigenas de Colombia permiten precisar algunas
caracteristicas fundamentales de las formas étnico-comunitarias de la sacralidad:

Primero, lo sagrado no es una cualidad intrinseca de los objetos o de los lugares, sino
una relacion viva que los pueblos establecen con su territorio, basada en practicas
cotidianas y rituales, asi como en relatos de origen que estructuran la vida colectiva.

Segundo, un lugar sagrado no puede comprenderse como una categoria universal o
exportable, pues su existencia depende de las relaciones que cada pueblo mantiene con
su territorio a través de sus formas particulares de entender la vida y de relacionarse con
los seres no humanos (animales, plantas y rios) y no materiales (o, en el caso de la
cosmogonia béra chami, los jais), que también se manifiestan en la materia.

Tercero, lo sagrado no se agota en un punto espacial ni en un hito geografico, sino que se
manifiesta en términos territoriales amplios, se configura en espacialidades
interconectadas o corredores espirituales cuyo sentido emerge de la totalidad y no de la
fragmentacion politico-administrativa o cartografica.

Cuarto, la sacralidad no opera inicamente como simbolo, sino como una cosmologia
entendida a través de un conjunto de précticas y relaciones mediante las cuales las
comunidades mantienen el equilibrio del mundo y garantizan la salud fisica, espiritual y
ecoldgica de su comunidad y de su territorio.




Finalmente, y como veremos mas adelante, las amenazas dirigidas contra los lugares
sagrados —ya sea mediante proyectos extractivos, conflictos territoriales o
intervenciones estatales desinformadas— son percibidas como amenazas directas a la
continuidad de los pueblos indigenas, comprometiendo no solo su patrimonio cultural,
sino también su posibilidad de existencia y reproduccion social.

Ahora bien, lo sagrado no solo suele percibirse como algo positivo o protector: los lugares
sagrados también pueden tener una dimension ambivalente que los caracteriza como ‘“lugares
pesados”. Segiin Suarez Guava (2018), estos sitios poseen un peso simbodlico y metaférico que
los convierte en centros de atraccion de fuerzas sociales, historicas y espirituales, donde también
convergen las memorias de acontecimientos tragicos. Lejos de ser espacios Unicamente
armoniosos, los lugares pesados reflejan la complejidad de la sacralidad indigena, pues su valor
reside tanto en su capacidad de generar equilibrio como en su relacion con experiencias dolorosas
o criticas para la comunidad. Esta ambivalencia evidencia que la sacralidad no puede reducirse a
una experiencia positiva o estética, sino que implica una comprension profunda de la historia, la
memoria y las relaciones espirituales que los pueblos indigenas establecen con su territorio,
contribuyendo asi a la continuidad de su mundo comunitario. Para algunos médicos tradicionales
de Karmata Rua, o jaibands €beéra chami, el uso cotidiano de la nocion de “sitios sagrados”
deberia replantearse, reconociendo su naturaleza compleja: lugares que pueden sanar, pero que
también enfermar. En otras palabras, la casa de espiritus o jaidé, que alberga tanto espiritus
buenos como malos, es mas que un mero sitio sagrado a secas.

La dimension ambivalente de los lugares sagrados se hace especialmente evidente en los relatos
orales. Rita Lina Saigama recuerda que muchos mayores prohibian ir al Rio Claro o a la quebrada
llamada “Linda” debido a la presencia de seres miticos o espiritus como los “marranos de agua”,
que podian causar accidentes o enfermedades:

“Le prohibieron ir por alla porque abundaba el marrano de agua. Por esa razon muchos mayores
no iban alla. Hoy en dia son muy pocos los que van por alla, pero ella ha ido y ha caminado todo
eso por alla arriba. Hasta cierto punto conoce el camino” (Diario de campo, 21/08/2025).

En otro caso, tanto los abuelos como el jaiband que nos acompafid durante el Taller 2, Andrés
Tamaniz, nos relataron la historia del Charco Iglesia, un mito ubicado en el Sector Danubio, entre
Mina Rica y Rio Claro. Segun la narracion: “Un jaibana perdid a un hijo en ese rio y realizé un
ritual para que nadie se acercara. Esto cambio el rio, convirtiéndolo en un sitio sagrado, pero
peligroso.” Fidel Baquiaza afiadia que un pescador indigena que ignord estas advertencias “quedo
atrapado por los marranos de agua”. De manera similar, Noe Arcadio Yagari Niaza relataba
encuentros con espiritus buenos y malos en las quebradas Serranias y el Rio Claro, incluyendo
experiencias personales donde los jaidés y sus espiritus (o jais) se manifestaban con fuerza
tangible, afectando la seguridad y salud de quienes interactuaban con ellos y de sus familiares:




“Una vez me cogio el anzuelo asi, adentro, y parecia como una persona que me jalaba adentro, y
entonces yo con esa curiosidad me meti alla, y en el momento en que estaba yo bregando a zafar,
justamente se soltd, y cuando miré, ese rio se crecid, me toco salir corriendo para la orilla y
cuando miré¢ ya se me estaba pegando encima. Asi, momentaneamente, ese charco se crecio: qué
paso, si no estaba ni lloviendo, y luego se fue normalizando, pero ahi me di cuenta de que ahi
habia vaina. Después de eso, mis hijos se han enfermado de las veces que he ido a pescar.”
(Entrevista 2, 22/08/2025).

Rodrigo de Jesus Panchi Baquiaza sefialaba que los mayores establecian limites claros en las
cabeceras del Rio Claro para protegerse de los espiritus guardianes. Estos relatos evidencian
como las narrativas sobre los “sitios sagrados” funcionan tanto como instrumentos de regulacion
social y preservacion de la memoria colectiva, como guia para la relacion ecoldgica con el
territorio (Dolmatoff, 1975). Al confrontar estos relatos orales con los registros historicos, surge
un patron que sugiere conexiones entre memorias territoriales contadas desde adentro (por los
propios indigenas) y desde afuera (plasmadas en archivos por los jardinefios). Por ejemplo, la
historia documentada del indio Ricardo indica que nunca sefal6 el sitio de un entierro en el Rio
Claro tras los asesinatos de los cargueros indigenas y advertia que alli residia un “espiritu malo
que mata a indio”. Estas narrativas, aunque diversas, apuntan a la existencia de sitios peligrosos
donde la sacralidad incluye tanto el riesgo como la proteccion.

Asimismo, los relatos muestran como la sacralidad ebéra chami se transforma con la historia
territorial: los espacios de las quebradas Serranias, La Linda, La Salada y otras afluentes dejaron
de estar habitados por espiritus guardianes —libélulas de tamafios irreconocibles, ranas con piel
de bagre, zorros, cusumbos o dojuras— para pasar a ser territorios de vida productiva: casi
exclusivamente atravesados por las relaciones con “el blanco”, con “el racional” o “el kapunia”.

Como lo relata el abuelo Fidel de Jesus Baquiaza:

“[Mi padre] solo lo llevaba pa’ montafia, pa’ montafa. El abuelo tenia una tierra por el Salado,
por Santa Elena [o la Helena], donde vivia el tio, y papa otra tierra de donde rajaba lefia. Cuando
tenia 8 o 9 afos, lo mandaban con una mula a un colegio que quedaba més abajo de Jardin, en
Verdun, con cargas de lefia. Aprendi6 a jornalear, voliaba azadén y también producian panela. La
lena la asaban mucho para la panaderia; con esa plata compraban carne y sal en el pueblo. En el
Verdun habia una fonda de indigenas.” (Entrevista 1, 22/08/2025).

Estas narraciones muestran como la sacralidad territorial esta vinculada tanto a la experiencia
espiritual como a la relacion social, historica y productiva del trabajo indigena en el contexto de
la colonizacion. En palabras de Cruz Elena Niaza Gonzéilez: “Por la Salada fue que nos
levantaron. Hasta los 10 afios. Alla todavia viven unos Gonzalez, pero ya solo estan en medio de
los racionales.” Asi, el significado de estos espacios sagrados se ha transformado y reorganizado
a lo largo de casi dos siglos de interaccion con otros actores que habitan el mismo territorio. Su
carga simbdlica, aunque latente y ambivalente, se mantiene. Esta argumentacion busca visibilizar
las relaciones espirituales de las y los €béra chami con su territorialidad amplia, sin
esencializarlas, pero tampoco sin desconocerlas. En este andlisis, se cuestiona como, en la




historia del suroeste antioqueio, las cosmologias, afectividades, practicas y conocimientos que
estan vinculados a los rios y montes del Citar4 han sido pasadas por alto, mientras que los planes
economicos y politicos desconectados impactan el directamente los sistemas hidricos, la fauna y
la vida productiva y reproductiva de las comunidades étnicas también que los habitan.

3. Conocimiento intergeneracional y relacion con el rio

[...] Quimuld, nombre que, al igual que las matandreas, me trae
imprecisos recuerdos. Junto a esa raiz, duradera como la eternidad, se
ahonda una historia. Alli lloré el ultimo cacique indio, el de Pipinta,
que muri6 de rabiosa nostalgia. Alli fue muerta la serpiente mas grande
de que se tenga noticia, guardian de inviolables secretos. Alli fueron
concebidos muchos hijos con el ardor sencillo de los campesinos. Alli
se concretaban desafios, citas amorosas, aprendizajes de esgrima y
jugarretas. [...]

La tierra éramos nosotros, [1945]2023, p. 33.

La construccion de una “cartografia territorial de lo sagrado” en el suroeste lejano requiere
reflexionar tanto sobre el contexto sociohistérico como sobre la dimension simbolico-espiritual
de las comunidades étnicas vinculadas al sistema ecoldgico del Citara. Segun Reichel-Dolmatoff
(1975), las creencias relacionadas con los rios y las quebradas —ya sea en comunidades de la
selva pluvial o en las montafias andinas del alto San Juan Docato— pueden interpretarse como
sistemas ecologicos en si mismos. Se trata de sistemas o cosmologias, en los que la sacralidad no
constituye un elemento aislado desde una vision mitica, sino en una herramienta que regula la
relacion material y simbdlica con el territorio y asegura el equilibrio entre la comunidad y su
entorno natural (pp. 15-20). Desde esta perspectiva, las normas sociales y las practicas rituales
derivadas de una cosmovision poseen un valor intrinseco en el manejo del entorno y garantizan la
supervivencia colectiva. Lo sagrado, que se presenta como ambivalente y complejo, trasciende
los relatos dispersos para convertirse en la fuerza que da sentido al entramado de la memoria, la
vida cotidiana y la espiritualidad de la comunidad en un territorio especifico.

Esta dimension sagrada se refleja en los testimonios de las abuelas y los abuelos, quienes evocan
con sus historias lugares asociados a animales miticos que actiian como guardianes espirituales
del rio. En el contexto de la colonizacidon y la expansion cafetera, muchos de estos sitios fueron
perturbados, debilitando su fuerza y transformandolos en rios donde todos los peces se fueron.
Estos relatos podrian calificarse como “mitos”. No se trata, sin embargo, de meras fantasias.
Como advierte Ortiz Garcia (2010), siguiendo la poética aristotélica, los mitos son “sucesos
concretos que constituyen el ‘argumento’ de una pieza, o, mas en general, un ‘relato’ en el sentido
en que lo son el cuento o la fabula” (pp. 58-59). En otras palabras, los mitos funcionan como
estructuras narrativas que organizan experiencias, ensefianzas y memorias, y su valor no depende
de su literalidad historica, sino de su capacidad para transmitir sentido, normas o aprendizajes.

Desde esta perspectiva, los relatos sobre lo sagrado cumplen una doble funcién: registran hechos
concretos que marcaron la relacion de la comunidad con su entorno —la movilizacion de familias
hacia el alto Choco, la tala de arboles, la extraccion de oro o la expansion cafetera— y, al mismo




tiempo, reflejan los procesos de despojo y de transformacion del territorio y de su sacralidad. Los
mitos integran estos hechos en un marco simbolico y espiritual que explica y regula la interaccion
con el territorio y con sus recursos —los peces, el agua, las plantas, entre otros—. Los animales
miticos y los guardianes del rio actian como mediadores y, ademas, proporcionan explicaciones
sobre la escasez de peces o la alteracion de los cauces. De esta manera, los relatos no pueden
reducirse a mera ficcion: son herramientas narrativas complejas que permiten a la comunidad
reconstruir su historia, preservar sus conocimientos ecoldgicos y mantener el entramado cultural
de lo propio. Lo que para algunos puede parecer un mito, para una comunidad es, a la vez,
registro historico y estrategia de supervivencia: un puente entre lo tangible y lo simbdlico. En
términos de Dolmatoff, estos relatos son los componentes del sistema ecoldgico simbdlico: al
mantener vivos los mitos, se re-crea constantemente la relacion entre humanos y naturaleza,
equilibrando la capacidad de carga sobre los territorios y reforzando las memorias colectivas.

En el caso de la quebrada Rio Claro, y de la trama territorial y mitica de las y los €béra chami en
el suroeste lejano, un elemento significativo es que también se vincula con la desposesion
material. La experiencia espiritual, asi como la relacién politico-econdmica y cultural €béra
chami en municipios como Andes y Jardin, se ha configurado de manera simultanea a la
expansion de la colonizacioén antioquefia. De este modo, historias como las de la Dojura también
se relacionan con las distintas racionalidades sobre por el agua frente a los vecinos de las nuevas
élites rurales. Finalmente, desde la vision hegemonica de la historia municipal y regional, las
microcuencas de Rio Claro, Dojurgo y San Bartolo (entre otras) “dejaron de ser indigenas”, y su
relevancia paso a la organizacion agricola y territorial de los descendientes de la colonizacion.

Mito de la Dojura

El pescao, el pescao también es otro de ébéra...
Tenian una hija, como se dice ahora. Tenian una sola hija.

Y el papa rosaba diario mais, rosaba mais. Tenia una troja para entrojar la mais. Iba con la sefiora a coger el
mais, y la hija quedaba sola en la casa. Y ese maiz tostaba en una olla de barro. En una piedra, como hacia
anteriormente, en una piedra amolaba y hacia harinas. En una canasta grande recogia.

Vivia cerca del rio, encima del rio. Y esa mujer, esa muchacha, llevaba y ponia esa harina de mais y la tiraba al
rio. Y se quedaba si [tirada], en el rio. Y habia un charco miedoso, en el lado de arriba habia una pefia miedoso,
un charco miedoso, y abajo habia una piedra grande.

Y regaba esa harina de mais, y se quedaba de pelota asi, de pa arriba. Y llegaba un pescao grande y venia a hacer
relacion. Y llegaba un pescao y hacia relacion. También eso quedé con barriga hinchado.

También le decia la mama, y el papa:

—¢Qué pasaria a mi hija? Aqui no hay gente, ¢qué pasaria? Esta en embarazo...

Diario iba a coger maiz con la mujer y quedaba ella en la casa.

Y diario hacia eso: tostaba maiz y sacaba harina de mais.

Cuidaba el esposo alla en el rio...

—¢Antonces qué pasaria? —decia el papa.

—Sefiora, aqui no hay gente, ¢por qué la hija de uno esta como en brazos? —dijo otro.

—No vaya uste conmigo, pistelo a ver qué hombre vendra.



Antonces la mama, mentira que me voy, y se escondi6. Y trabajaba asi, se fue pa el rio. Y se fue la mama a
esconder viéndole. Y se quedo asi, ella estaba haciendo relacion con el pescao.
Vino a la tarde el otro y le dijo:
—Vea mijo, la hija de uno se esta haciendo en el rio con el pescado. La hija de uno va a volver pescao no mas.
—¢Como asi? —dijo el papa.
Antonces, dijo otro dia:
—Vea hija, su mama diario mete conmigo sino a coger maiz, y uste queda diario en la casa. Hagale descansar a su
mama y uste va a coger el maiz conmigo.
Aentonces fue. Antonces, la mama se puso asi, asi en la arena. {Escuche pues!

Aentonces la mama hizo también lo mismo: se empelot6 y se fue para la arena. Cuando viene el pescado, ya cogio
la mano y le cogi6 a la playa. Cuando viene a hacer relacion y cogi6 el pescado y se vino a la playa.
Cogio bastante pescao y se lo llevo pa la casa. Y cogi6, y no hizo la comida sino pescao, y lo puso en el humo, a
secar el pescao.

Cuando lleg6 la hija:

—iMama uste le hizo matar a mi esposo! —y se llor6—. Por eso ustedes me hicieron una trampa.

No me quedo yo con buste. No me quedo, voy a tirar a charco.

Y cuando se pone asi, que van a arrimar los pescaos, no le arrimaron. La muchacha se fue a volver asi, no le
arrimaron, se escondieron. Se lloro, se fue a la cabecera del charco, se fue, al charco. No volvié.

No volvi6 a la casa. Se volvi6 sino pescao. Se volvi6 la reina de pescao.

Antonces la mama:

—Ayyy, le hicieron mal a nosotros.

Tenia una sola hija, se perdio, se lloraron. Tenia una sola hija y se perdid, se volvio sirena. La Dojura.
Cuando vieron, llegaban abajo del rio, del chaco, habia una piedra grande, cuando asomaba con el sol, un pelo
asi, largo, una mujer blanca y en el sol. Cuando arrimaba la mama, se tiraba al rio.

Los viejos, con la viejita, se lloraron.

—Vamos a volver también, pa qué vamos a vivir si mi hija ya nos dejo solo.

Hizo una chicha de mais. La gente vivia muy lejos de aqui a Santa Barbara, se fue a avisar alla:
—Compafieme a mi, me voy a hacer cosa... Esciicheme pues.

—Vea, pa qué vamos a vivir, nosotros también vamos a volver cosas.

Era jaibana duro también el papa. Llegaron la gente, a tomar chicha. Chicha de mais.

Hizo un tambor, el cuero, se pel6 un sapo, ‘a hacer un cuero de tambor.

Cuando taba trabajando en ceremonia €él, cuando lleg6 la media noche:

—Bueno, mija, ya lleg6 la hora. Voy a montar encima de este tambor, uste abraceme a mi.

La gente estaba ahi. Cuando tocé eso, el tambor se tocd, se revent6 un trueno.

Un rayo se trono. Se volaron en eso, y la gente que lo que compafiaba tumbo al suelo.

Cuando despertaron, no habia ni jaibana, ni la sefiora. El techo de rancho se abri6 todo. Se volaron.
—¢Qué paso este jaibana?, (qué paso?... (por qué le paso eso?

Porque el rayo se volvié, a fuera cabecera, se quedé en el charco, cabecera, se qued6 un rayo,

y la mujer se volvié nube, para poer ser aguas.

Escucheme. Cuando va a sonar el rayo, eso es para poder caer agua.

Volvio, el hombre, se volvio rayo, y la mujer, se volvi6 nieblina, para poder caer agua.
¢Eso por qué? Cuando se cae agua, pa poder caer borrasca, pa que alimenten los pescaos...

Llega el agua, se cae agua, la cabecera del rio, se trae tanta cosa pa poder comer los pescaos...

Asi era el cuento, todo el pescao era, dojura wera.

Asi era el cuento, el pescao era de ébéra también...

Transcripcion de la entrevista 2 (22/08/2025) al abuelo
Fidel de Jestis Baquiaza Gonzalez



Con el tiempo, la relacion con el rio ha cambiado: las y los jovenes no pescan ni significan estos
espacios de la misma manera que lo hacian sus abuelos, ni perciben la cosmovision ancestral
como un elemento estructurante de su identidad étnica. Resulta, ademas, problematico establecer
una relacion inherente entre la identidad indigena y la categoria de “guardianes de la naturaleza”.
Esta nocidon de nativo ecoldgico, aunque util para ciertos debates sobre la diferencia, es en
realidad una categoria producida que integra factores historicos y politicos —como la accion de
las ONGs, los movimientos ambientalistas, el Estado-nacion y la multiculturalidad, asi como la
propia labor de la antropologia moderna (Ulloa, 2000)— y otros aspectos que exceden el alcance
de esta investigacion. Sin embargo, esto no excluye el reconocimiento de la presencia y
persistencia de la sacralidad de una comunidad indigena en un contexto sociocultural antagénico.

En Kamarta Rua, las practicas cotidianas sobre los lugares permitidos y prohibidos, asi como los
valores, las normas y los rituales, continian manifestando los sentidos que las y los €b&ra chami
han experimentado histéricamente como una comunidad en un territorio particular. Observar la
continuidad de estas dimensiones simbdlicas y espirituales, que se entrelazan con la memoria, la
historia y la gestion del entorno, resulta clave para comprender la profundidad de las afectaciones
“indirectas” al territorio comunitario €b&ra chami, como ocurre con el caso de la Pequefia Central
Hidroeléctrica La Joya. De este modo, aunque los rios, las microcuencas y los mismos sitios
sagrados hayan sido transformados por la colonizacion, la expansion cafetera y la reorganizacion
municipal, la sacralidad y los sentidos asociados a los ancestros no desaparecen.

4. Conflictos socioambientales desde una perspectiva comunitaria

[...] Hijo del poderoso de esas regiones, colonizador, aventurero en
trances bravos: sometié tierras y gentes, buscé amigos y enemigos,
domind. —jTumben monte, siembren pastos! Extendia su mirada de
agrimensor veterano. Habia baldios aun, viejas montafias del indio,
desplazado cada vez mas hacia otras selvas; el avance era un derecho
tomado, no dolia la injusticia al practicarlo, también la tierra y el
hombre debian pagar su tributo obligatorio, imponian la ley del
arrasamiento creador, segin su angulo de enfoque. [...]

La Casa de las dos Palmas, [1988]2023, p. 137.

Desde la perspectiva de la ecologia politica latinoamericana, los conflictos socioambientales no
se reducen a una mera disputa por los “recursos”. Constituyen procesos historicos y territoriales
en los que distintas racionalidades se enfrentan. Revelan desigualdades estructurales y tensiones
en la apropiacion material y simbolica de los territorios. Ademds, muestran las diversas formas de
accion colectiva frente a los modelos de desarrollo que, al priorizar la extraccion, ponen en riesgo
los derechos y las formas de vida comunitarias. Siguiendo a autores como Arturo Escobar (2014)
y Carlos Walter Porto-Gongalves (2001), y retomando especialmente las reflexiones de Maristella
Svampa (2019), en este texto los conflictos socioambientales se abordan como disputas en las
que se confrontan intereses econdmicos, identidades colectivas y modos y sentidos del habitar.




En el mundo contemporineo, la categoria analitica de neoextractivismo se diferencia del
extractivismo (clasico o tradicional) en diversos niveles. El extractivismo clasico se caracteriza
por la explotacion intensiva de los recursos naturales, que son destinados principalmente a la
exportacion. Este modelo se sustentaba, y alin se sostiene hoy, en un régimen de diferenciacion
social heredado del determinismo geografico del colonialismo occidental, que conceptualizaba
ciertos espacios como barbaros, salvajes y racialmente marcados o simplemente vacios. Esta
visiéon de la civilizacion sobre la barbarie constituye una ecologia moral que explicaba los
discursos del progreso (desarrollo y subdesarrollo) en unas regiones del mundo frente a la
desmedida y continua acumulacion de capital en otras latitudes historicamente determinadas. Esta
matriz politica y epistemoldgica, presente en América Latina (y en lo que se ha llamado el sur
global), prioriza la extraccion de materias primas como motor del crecimiento econdémico y
genera dependencia econdmica y vulnerabilidad social y ambiental.

En su version renovada, el neoextractivismo mantiene la misma logica extractiva, pero se
distingue por su articulacion con reestructurados proyectos politicos de corte progresista; es decir,
con un financiamiento estatal vinculado a la renta de los commodities (o la exportacion a gran
escala de bienes primarios para el crecimiento economico y la expansion del consumo) y a los
discursos de la inclusion social y el desarrollo nacional. Desde la perspectiva de autores como
David Harvey y Rosa Luxemburg (2005), ambos modelos pueden entenderse a través de la
categoria de “acumulacion por desposesion”. En otras palabras, se trata de una acumulacion
historica y constante en la que el capital —econdmico, politico y sociocultural— se expande
apropiandose de territorios, al tiempo que introduce nuevas formas de legitimacion mediante
distintos lenguajes de valoracion en contextos de complejas asimetrias de poder.

Si centramos estas discusiones sobre el extractivismo de vieja data junto con el neoextractivismo
desde un andlisis espaciotemporal del suroeste lejano podemos identificar varios elementos
relevantes. La acumulacion por desposesion que comenzo con el café quiza no ha terminado; la
aparente deriva y la permanente crisis del modelo cafetero reflejan afios en los que se han tratado
de implementar nuevas formas de extraccion mediante proyectos minero-energéticos. Desde estas
perspectivas, el imaginario sobre la naturaleza estd marcado por la extraccion ininterrumpida y la
busqueda de oportunidades econdmicas a toda costa. Lo que, desde una racionalidad, constituye
un soporte para la vida, la identidad y la relacionalidad con la sacralidad, para otras
racionalidades se convierte en una fuente de energia aprovechable econdémica y politicamente. En
el contexto local del suroeste, y concretamente en los municipios de Andes y Jardin, ni la
construccion de una o varias PCH, ni las territorialidades criminales —derivadas de economias
ilegales y de la paramilitarizacion naturalizada— estdn desconectadas de un modelo sociopolitico
y territorial en el que operan las dinamicas de un desarrollo dominante. Esta matriz del
desarrollo, heredada del ethos de la colonizacion antioquefia, se impone mediante una
racionalidad tecnocratica y orientada al crecimiento econdémico que redefine los limites de la
expansion extractiva y la concentracion de poder en este territorio.




La confrontacion de estas visiones resulta relevante porque, histéricamente, solo se ha valorado
una version del habitar en el suroeste de Antioquia —asociada, generalmente, a las ldgicas
extractivas y desarrollistas—, dejando en los margenes otras formas de apropiacion y de cuidado
presentes tanto en las comunidades indigenas como en las campesinas. La posibilidad de
imaginar otro suroeste implica un giro epistemologico, politico y civilizatorio. Desde la
perspectiva de Svampa, se trata de un giro ecoldgico que permita sentir y pensar el suroeste del
Citara no como un recurso, sino como un espacio para la vida, atravesado por diversas formas de
accion politica colectiva frente a caducos modelos de desarrollo, que también configuran actores
hibridos —colectivos sociales, mesas ambientales, identidades indigenas o ecofeminismos—. En
ultima instancia, este giro civilizatorio posibilita que campesinos, jovenes, infancias y mujeres
(herederos de la colonizacidn) y, sobre todo, las comunidades indigenas historicamente borradas
de las discusiones espaciotemporales del suroeste, puedan cuestionar el modelo de desarrollo y
consumo que atraviesa estos territorios. El (neo)extractivismo, tal como se manifiesta en el
suroeste de Antioquia, no solo “atrae violencia”, sino que produce ordenamientos violentos.

En la planificacion y configuracion territorial del suroeste de Antioquia no solo han intervenido
las comunidades campesinas descendientes de la colonizacion antioquefia. También las
comunidades indigenas han participado —aunque, en gran medida, desde posiciones
subordinadas— en la conformacion del orden politico y epistémico que ha definido este
territorio. La historiografia regional ha tendido a borrar o minimizar esta presencia, pese a los
registros que evidencian interacciones, tensiones y formas de agencia indigena frente a la
expansion colonizadora. Un ejemplo ilustrativo aparece en los relatos sobre la salina del Docato:
“Al Docat6 llegaron posteriormente muchos mineros en busca de oro, entre ellos don Manuel
Maria Mejia Vallejo, de Jerico, quien compr6 el secreto de la salina por una manta a un visnieto
[sic] de Cornelio [Panchi], pero como los indios se dieron cuenta de que estaba explotando la
fuente, le condujeron por cafiéon de guadua a un horno que ellos mantenian oculto y taparon la
zanja y no fue posible encontrarle, al parecer la salina explotada no fue la verdadera” (Centro de
Historia, Diaz Serna, 1988, f. 093). Este episodio, como muchos otros, muestra que las y los
ebeéra chami no solo participaron en negociaciones histdricas, sino que incidieron —desde su
propia cosmovision— en las formas en que otros actores se relacionaban con el espacio ante los
avances de la extraccion. Reconocer esta participacion complejiza la lectura del ordenamiento
territorial y permite entender que la matriz politica y epistémica dominante se consolid6 en medio
de conflictos, negociaciones y resistencias que aun atraviesan la vida en el suroeste lejano.

Las y los indigenas de Karmata Ria también forman parte constitutiva de la produccion territorial
del suroeste de Antioquia: su trabajo —frecuentemente como mano de obra precarizada—
intervino, al igual que el de los colonos, en procesos como el derribo de montes o la apertura de
caminos. No se trata, por tanto, de plantear una oposicion binaria entre indigenas y colonos ni de
reducir el andlisis a culpas o exoneraciones. La complejidad de estas interrelaciones constituye,
precisamente, el nicleo de la reflexion. En las tltimas décadas, ademads, la comunidad indigena
de Karmata Rua ha participado activamente en los debates sobre las politicas internacionales del
Convenio 169 de la OIT, la Declaracion Universal de los Derechos Humanos y el surgimiento —




e incluso la crisis— del multiculturalismo. Estas y otras discusiones conforman nuevas
gramaticas politicas que se articulan con luchas territoriales de larga duracion. Tales perspectivas
permiten reconocer una presencia indigena que ya no puede ser negada: no desde la misma
posicion subordinada del pasado, sino desde la reivindicacion de la autonomia politica, la justicia
legal y, en Gltima instancia, del derecho a decir no frente a proyectos neoextractivistas —como la
hidroeléctrica— que impactan directamente a una comunidad histéricamente invisibilizada.

Resultados

« El San Juan Docat6é y sus afluentes han sido histéricamente fuentes de sustento material y
espiritual para la comunidad €béra chami de Karmata Rua. Sirven tanto para la pesca y la caza
como para actividades rituales y la significacion de su cosmologia. Los documentos historicos
y los relatos orales muestran la continuidad indigena en este territorio y evidencian como los
rios y quebradas se integran en la cosmovision €béra chami. Las practicas de los mayores,
como el barequeo o la pesca, reflejan la persistencia de la memoria histérica y la relacion
espiritual con los rios, incluso frente a grandes las transformaciones territoriales.

 La sacralidad no se limita a objetos o lugares: se construye mediante las practicas cotidianas y
lo ritual, asi como a través de la interaccion con seres no humanos y espirituales. Los lugares
sagrados presentan dimensiones ambivalentes: pueden proteger, curar o causar dafio. Su
sacralidad refleja la complejidad de la vida comunitaria y de la memoria historica territorial. La
colonizacion y la intervencion de otros actores han transformado muchos de estos espacios:
alterando tanto su funcidon productiva como su significado espiritual.

» Los relatos miticos relacionados con rios, quebradas y guardianes espirituales cumplen
funciones de registro histdrico, educacion ecolégica y mantenimiento de normas comunitarias:
garantizan la transmision intergeneracional del conocimiento sobre territorio y espiritualidad.
La pérdida parcial de estas practicas, junto con la influencia de discursos hegemonicos,
evidencia tensiones entre el saber ancestral y las racionalidades modernas.

» Los procesos de colonizacidn, la expansion cafetera y los proyectos extractivos recientes, como
PCH o mineria, han generado un modelo de acumulacion por desposesion que afecta los
derechos, la identidad y los modos de vida comunitarios. La comunidad €béra chami ha
resistido, negociado y adaptado su presencia historica frente a estas intervenciones,
demostrando agencia y participacion en la configuracion territorial. No obstante, la imposicion
de modelos extractivistas ha transformado tanto el territorio fisico como las relaciones sociales,
culturales y espirituales, poniendo en riesgo la continuidad de los saberes, las practicas y la
vida comunitaria indigena.




Fuentes y bibliografia
Documentos de archivo

Corporacion Centro Historico y Cultural Marco A. Jaramillo (Centro de Historia de Jardin)

Entrevistas

1. Rita Lina Saigama [21/08/2025]

2. Fidel de Jestis Baquiaza Gonzélez [22/08/2025]
3. Noe Arcadio Yagari Niaza [22/08/2025]

4. Cruz Elena Niaza Gonzalez [22/08/2025]

5. Benjamin Yagari Yagari [22/08/2025]

6. Rodrigo de Jestus Panchi Baquiaza [08/09/2025 |

Literatura académica y de divulgacion

Alonso, M., & Boege, E. (2023). Las otras cartografias Etnografia de la experiencia
indigena del espacio y el tiempo.

Ardila, D. G. (2023). Peces geologicos: Pequeria historia de los bagres andinos
(1801-2023). Taurus.

Centro de Historia Marco A. Jaramillo. (s. f.). Recuperado de https://jardin.antioquia.in/
cultura/centro-historia-marco-a-jaramillo.

Escobar, A. (2014). Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio y
diferencia. Medellin: Ediciones Universidad Autonoma Latinoamericana - UNAULA.

Eigenmann, C. H. (2024). Viaje por Colombia en 1912: Rios Magdalena, Bogotd, Cauca,
San Juan y Atrato. Universidad de los Andes; Universidad del Norte.

Garcés Montoya, A., Grisales Montoya, C. L., Aguilar Rodriguez, D., Molano Granados,
G. S., & Mazorco Salas, J. E. (2024). Cartografia social: Minga de saberes y metodologias.
Universidad Autonoma Latinoamericana; Universidad de Ibagué.

Giraldo Ramirez, (2022). Citard. La montana, el hogar. Editorial Grammata.
Gonzélez Tascon, Alejandro (2017). “Cantos embera chami”, en Letras desde el Atrato y el

Cauca. Memorias y archivos literarios. Literaturas y culturas de Antioquia, coordinadores
General y Académica Maria Stella Girén Lopez. Universidad de Antioquia, pp. 251-283.


https://jardin.antioquia.in/cultura/centro-historia-marco-a-jaramillo
https://jardin.antioquia.in/cultura/centro-historia-marco-a-jaramillo

Harvey, D. (2005). “El ‘nuevo’ imperialismo: acumulacién por desposesion”, en Socialist
Register. Buenos Aires: CLACSO, pp. 99-129.

Kastos, Emiro (Juan de Dios Restrepo Ramos) (1885). Articulos escogidos. Ed. Juan M.
Fonnegra. Biblioteca Banco de la Republica.

Mejia Vallejo, M. ([1964]2023). El dia sefialado. Seix Barral.
Mejia Vallejo, M. ([1988]2023). La casa de las dos palmas. Seix Barral.
Mejia Vallejo, M. ([1995]2023). La tierra éramos nosotros. Seix Barral.

Piedrahita, 1. (2020). Gravido Rio. Universidad EAFIT.

Porto Gongalves, Carlos Walter (2001). Geo-grafias: movimientos sociales, nuevas
territorialidades y sustentabilidad. Siglo XXI.

Salamero, M. M. (2020). La entrevista etnografica. FUOC.

Svampa, Maristella (2019). Las fronteras del neoextractivismo en América Latina:
conflictos socioambientales, giro ecoterritorial y nuevas dependencia. Bielefeld University
Press. CALAS. Centro Maria Sibylla Merian de Estudios Latinoamericanos Avanzados en
Humanidades y Ciencias Sociales.

Ulloa, Astrid (2004). La construccion del nativo ecologico. Complejidades, paradojas y
dilemas de la relacion entre los movimientos indigenas y el ambientalismo en Colombia.

Instituto Colombiano de Antropologia e Historia — ICANH-COLCIENCIAS.

Zuluaga, P. A. (2020). Qué es ser antioquerio. EDICIONES B.



Anexo

Anexo 1. Documentos técnicos analizados para el concepto juridico PCH La Joya.

o

= 0 0N

12.

13.

14.

15.

16.

Acto administrativo de licencia ambiental otorgada por CORANTIOQUIA (Corporacion
Autonoma Regional del Centro de Antioquia).

Resolucion 160CIRES2002-978, mediante la cual se otorga la licencia ambiental y su
posterior cesion a la sociedad PCH La Joya S.A.S. E.S.P.

Certificado de reporte del Estudio de Impacto Ambiental (EIA) de la PCH La Joya.
Estudio de Impacto Ambiental (EIA) del proyecto, con sus anexos y observaciones.

Plan de Ordenacion y Manejo de la Cuenca Hidrografica (POMCA) del rio San Juan
(cédigo 2619), bajo jurisdiccion de CORANTIOQUIA.

Plan de Ordenamiento Territorial (POT) del departamento de Antioquia.

Esquema de Ordenamiento Territorial (EOT) del municipio de Jardin.

Acuerdo 005 de 2007 (adopcion del nuevo texto del EOT).

Acuerdo 016 de 2018 (revision y ajuste del largo plazo del EOT).

. Certificacion N° 1395 de 2016 del Ministerio del Interior, sobre la presencia o no de

comunidades €tnicas en el area del proyecto.

. Oficio N° 160-COE2404-16275 (30 de abril de 2024), respuesta de CORANTIOQUIA a

la Gobernadora del Resguardo Indigena de Karmata Rua.

Informe Técnico N° 160CL-IT2002-1655 (24 de febrero de 2020), con los resultados de
revision del licenciamiento ambiental.

Informe de visita técnica (noviembre de 2023), en el que se registran evidencias de fauna
no reportada y nuevas condiciones forestales.

Requerimientos y observaciones de CORANTIOQUIA al EIA (por ejemplo, numerales
3.4.1,4.4,5.1,7.7, 7.8 del expediente).

Respuesta del Ministerio del Interior frente a la necesidad de consulta previa (acto
administrativo sin recurso interpuesto).

Referencia audiovisual: declaracion publica del Gobernador del Resguardo, Norberto
Tascon, en rechazo al proyecto (video consultado en noviembre de 2025: https:/
www.youtube.com/watch?v=vVbYLgWXqz0).



https://www.youtube.com/watch?v=vVbYLgWXqz0
https://www.youtube.com/watch?v=vVbYLgWXqz0

	Introducción
	Metodología
	Discusión y reflexiones
	Resultados
	Fuentes y bibliografía
	Anexo

